
131

МИФ, СИМВОЛ И ДЕЙСТВИТЕЛЬНОСТЬ
Myth, symbol, and reality

/ Ed. by Olson A.M. –
Notre Dame; L.: Univ. of Hotre Dame press, 1980. –
XIV 189 p. – (Boston univ. studies in philosophy a.

religion; Vol.1).

Сборник посвящен исследованию отношений мифа, символа и
действительности. Имеет ли миф и символ какое-либо отношение к
реальности или это просто воображение? Этот вопрос, пишет редактор
сборника, профессор Бостонского института философии и религии Элан
М.Олсон, в последнее время стал особенно актуальным. Недостатки
прежнего историко-критического метода исследования этой проблемы
могут быть преодолены, по мысли авторов сборника, только с помощью
герменевтического подхода. Поэтому общая его направленность,
отмечает Олсон, может быть определена термином М.Хайдеггера как
“возвращение” смысла, или термином П.Рикёра – “посткритическая
непосредственность”.

Профессор Бостонского университета Херберт Мейсон в статье
“Миф как сокрытая действительность” замечает, что миф – это не просто
то, чего не было, но это иная действительность, которая открывает
возможности существенно расширить наш горизонт, открыть новые
перспективы значений. Столкновение о реальностью, которую описывает
миф, не столько дезориентирует, сколько переориентирует и подготав-
ливает к восприятию действительного мира. Миф выводит за рамки
обычных представлений в широкую вселенную.

Впрочем, значение мифов далеко не всегда позитивно, отмечает в
статье “Миф и история” Эли Уайзел, профессор гуманитарных наук
Бостонского университета. Часто мифы играют в истории роковую роль,



132

причем опасность, которую они скрывают, состоит не в том, что люди
верят в несуществующее, а в том, что сплошь и рядом они перестают
отличать существующее от несуществующего, а следовательно, не
отличают и ложь от истины. Взаимоотношение мифов и истории
многообразно: мифы действуют в истории, а история отражается в
мифах.

В статье “Действительность, миф, символ” профессор Бостонского
университета Бернард Лонергэн показывает, что различные точки зрения
на значение мифов и действительность могут быть объяснены с учетом
специфики познающего субъекта, его интенциональности. Существуют,
говорит он, два различных типа субъектов и два различных типа миров:
I) мир детей и непосредственности и 2) мир взрослых, опосредст-
вованный значением и ценностями. Применяя этот критерий, можно
редуцировать определенную точку зрения на действительность к
указанным типам интенциональности. Миф оказывается необходимым,
ибо интенциональность взрослого требует полноты и общности значения
о мире, в противном случае невозможно быть полноценным участником
сложных человеческих отношений.

Жак Варденбург (лектор Утрехтского университета) в статье
“Символический аспект мифа” пытается дать систематический анализ
символа, мифа и их отношений. Мифы существовали всегда и служили
целям коммуникации между культурами, обществами и индивидами. Что
касается символа, то Варденбург отмечает его характерную загадочность
и неясность. Ссылаясь на П.Рикёра, он объясняет этот факт спецификой
той реальности, о которой сообщает символ. Символ, таким образом,
употребляется тогда, когда нечто отличается от обыденной действи-
тельности, которую описывает обычная речь, и символ оказывается
единственным возможным адекватным языком. Группы и общества
принимают определенные символы, отчего между их членами
существует известное согласие в понимании символов. Определенный
поведенческий код, ценности и нормы часто оказываются тесно
связанными с символами. Варденбург различает эксплицитные и
имплицитные мифы. Эксплицитный миф выражает событие или
действия, имеющие символическое значение, поэтому он может быть
назван “подвижным символом”. Имплицитный миф — это миф пере-
живаемый и ощущаемый, но не оформленный в определенное повест-
вование, хотя он также значим, подобно эксплицитному мифу.
Практически в любом обществе или группе на основании определенных
символических действий или высказываний можно предположить



133

существование имплицитных мифов. Мифы требуют объяснения того,
что они означают, и в этом, считает Варденбург, заключается задача
герменевтических истолкований.

Хэролд Г.Оливер, профессор Бостонского университета, в статье
“Относительная онтология и герменевтика” предпринимает попытку
построения онтологии, которая, как он полагает, необходима для
обоснования герменевтики. “Относительная онтология”, по его мнению,
способна преодолеть недостатки субъект-объективной онтологии и
связанной с ней теории интерпретации, пытающейся искать смысл мифа
за его пределами.

Современный интерес к герменевтике во многом обусловлен
работами М.Хайдеггера, который предсказал, что все последующие
исследования по вопросам интерпретации будут обращаться к
онтологическим понятиям. Оливер пишет далее, что самое название его
статьи и терминология, в ней употребляющаяся, свидетельствуют о
влиянии на него философии Хайдеггера.

Тема “бытие и его смысл” — излюбленный вопрос западной
метафизики. Идеалисты и реалисты предлагают разные прочтения
соотношения бытия и мышления. Идеалисты утверждают приоритет
мышления, реалисты — приоритет бытия. “Относительная онтология,
солидарность с гегелевским определением существа бытия и мышления,
постигает их как единое целое: бытие предопределяет мышление,
мышление — есть выражение бытия” (с.69).

Оливер противопоставляет относительную онтологию субъекти-
вистской и объективистской онтологиям, отмечая влияние на свою
позицию философии Лейбница, Гегеля, Фейербаха и М.Бубера. Термин
“онтология” в понимании автора означает “обобщающую теорию опыта”
(с.71). “Относительная онтология” альтернативна как субъективной, так и
объективной онтологии и, скорее, склоняется к гегелевскому тождеству
бытия и мышления, поскольку бытие является предпосылкой мышления,
а мышление рассматривается в качестве связующей нити бытия.
Онтология есть теория фундаментального, причем таким фундамен-
тальным является для автора “чистый опыт”. В “чистом опыте”, который
скорее интуитивен, чем рефлективен, нет ни субъекта, ни объекта.
Парадигма интерпретации, основанная на такой “относительной
онтологии”, предполагает, что весь смысл мифов заключен в них самих.
Миф полностью открыт, и его истолкование не требует обращения к
чему-либо за пределами мифа. Миф в конце концов является формой
архетипического восприятия фундаментального, т.е. “чистого опыта”,



134

непосредственности и относительности. Из понятия “чистый опыт”
следует вывод, что “чистой деятельностью” является только немед-
ленная, сиюминутная деятельность. Философские теории, поясняющие
внутренние связи явлений, дают, по мнению Оливера, основания
воспринимать реальность как немедленную сиюминутную деятельность.
Природа же “чистого опыта” и определяющая роль относительности –
различные аспекты одного и того же понимания реальности.

Оливер перечисляет основные преимущества своего подхода: он
позволяет рассматривать данные, не прибегая к абстракции; он
применяет единственный простой принцип по отношению ко всему
опыту, не ограничиваясь рамками субъективизма, объективизма либо
абсолютизацией одного объекта за счет другого. Идеализм и реализм, по
мнению автора, – это не более, чем “измы”.

Герменевтика, в понимании автора, есть теория изучения смысла
источников, текста и всех специфических утверждений. выводов,
сделанных на основании текста. Оливер предлагает свой анализ
относительной герменевтики, т.е. теории интерпретации, на примерах
исследования основополагающей идеи и понятия мифов, в частности
библейских текстов и соответственно положений веры, вытекающих из
этих религиозных текстов. Он подчеркивает, что его теория безусловно
противоречит рационалистическим попыткам анализа религиозных
текстов, навязывающим религии чуждые ой понятия и идеи. Смысл
мифов становится сомнительным в результате рационалистического
объяснения, а текст зачастую обесценивается.

Оливер является сторонником относительной трактовки мифов, а
относительный подход к изучению мифов, в свою очередь, отвергает
реферативную теорию.

Основополагающим для относительной онтологии является
сопутствующий принцип герменевтики, гласящий, что мифы должно
интерпретировать относительно. Идеи мифов, подчеркивает Оливер,
являются отображением реальности как явления относительного. В
подтверждение этого постулата он анализирует библейские тексты.
Мифы, развивает он свою мысль далее, являются прототипами таких
основополагающих понятий как “чистый опыт”, “суть”, “относи-
тельность” и отображают такое же проникновение в реальность, какое
позволяет сделать относительная онтология. Назначение мифов –
создание образа.

Оливер применяет свою теорию относительной трактовки мифов в
отношении нескольких вопросов, связанных с интерпретацией



135

религиозных текстов, например, в опровержении мнения, будто
религиозные тексты представляют собой исторические документы. Он
критикует господствующую на протяжении последних двух веков
тенденцию поиска реальной подоплеки событий, описанных в Библии,
подчеркивая, что подобные историки нарушают границы рассказа, как
такового. В результате, текст становится предлогом для различных
гипотез. Мифы, предания и ритуальные тексты — вот в чем состоит, по
мнению Оливера, существо религии.

Ханс-Георг Гадамер (почетный профессор философии Гейдель-
бергского университета) в статье “Религиозная и поэтическая речь”
рассматривает соотношение поэтического и религиозного текстов. Нигде,
кроме западной традиции, по его мнению, нет дифференциации между
философией, религией и поэзией. Так, например, в трудах Платона тесно
переплетены различные формы речи, поэтического и концептуального
языков. Религиозный текст говорит мифами, а миф — это рассказ,
который не нуждается ни в каком дополнительном подтверждении за
своими пределами.

Элан М.Олсон (Бостонский институт философии и религии) в
статье "Миф, символ и метафорическая истина" анализирует понимание
истины символа и метафоры П.Рикёром и сравнивает его точку зрения с
понятием радикальной метафоры Э.Кассирера. Сущность метафо-
рической истины у Кассирера связана только с эпистемологией и
символической организацией действительности, а Рикёр связывает
анализ метафоры со “схематической текстурой” как субъекта, так и
объекта. Для Кассирера интенсивный характер метафоры имеет значение
только как эпистолярное и символическое воспроизведение
действительности, а Рикёр использует интенсивность метафоры для
выявления текстуры реальности.

Рикёр исследует природу метафоры в работе “Живая метафора”, в
которой изложена его теория герменевтического круга, процесса
исследования от целого к частному  и наоборот. Подобный нисходящий
анализ текста должен дополняться поступательным исследованием
конкретных идей текста, ибо претендовать на обобщающее и
определенное толкование текста, по мнению Рикёра, невозможно.

Для лучшего проникновения в природу метафоры необходимо
понимание ее как “показателя отклонения” в структуре законченной
фразы или предложения. Один из центральных вопросов работы Рикёра:
“Что дает метафора для понимания действительности?” Проблема
метафорической истины означает исследование реальной ситуации,



136

лежащей в основе метафорического образа. Рикёр считает, что метафора
обладает свойством вызывать “семантическое новаторство”, что в
интенсивности метафоры лежит ключ к поискам метафорической
истины.

Олсон далее рассматривает основные теоретические положения
понятия радикальной метафоры у Кассирера. Формальные и концеп-
туальные исследования, по Кассиреру, имеют одну природу и связаны с
трансцендентальной гипотезой о том, что истоки радикальной метафоры
необходимо толковать в связи с природой их происхождения.

Отмечая сходство концепции Рикёра с положениями Хайдеггера,
Олсон показывает, что, по мнению Рикёра, “феноменологическая
объективность того, что понимается под эмоциями, неотделима от
интенсивной структуры сути метафорических высказываний" (с.107), а
диапазон языковых возможностей ограничивает человеческий опыт и
знания. Философские исследования Рикёра тесно связаны с его
философской антропологией. Метафора в понимании Рикёра —
свободное производное рассуждение, она связана только с языком.

Рикёр неоднократно писал о том, что философия Хайдеггера
одновременно имеет для него и притягательный, и отталкивающий
характер. В работе “Живая метафора” мы вновь сталкиваемся с таким
двойным прочтением Хайдеггера. С одной стороны, Рикёр признает, что
именно Хайдеггер повернул язык к “дому бытия”, а с другой —
хайдеггеровское утверждение, будто метафорическое может сущест-
вовать исключительно внутри метафизического, вызывает у него
возражение.

Последние три статьи сборника посвящены исследованию
конкретных мифов и мифологий и представляют собой применение
многих из тех положений, которые высказывались в предыдущих
статьях. Девис Тедлок (профессор Бостонского университета), используя
герменевтическую феноменологию, анализирует смысл мифов северо-
американских индейцев племени зуни. Хоуадр Кларк (профессор
теологической школы Бостонского университета) рассматривает процесс
трансформации значения культа Изиды. Профессор философии
Бостонского университета Дж.Н.Финдли в статье “Мифы Платона”
доказывает, что для Платона использование мифов было не просто
иллюстрацией его философии: они были введены для передачи
ценностей и идеалов, составляя существенную часть его философского
мировоззрения.

Н.Н.Вахатов, О.В.Ролик


